472 NOTES BIBLIOGRAPHIQUES

Omer MICHAELIS. — 71wn ‘1 5w 101313 9awm nmon .#Jnmn 119 /me mwyh ny”
N j2 (« Crisis Discourse and the Dynamics of Tradition in Maimonides’
(Euvre »), Jérusalem, Magnes Press-Hebrew University, 2023, 302 + v pages
(« Mehgar we-"iyyiin »).

Le Ps 119, v. 126, est la référence avancée pour justifier tout manquement
a I’obligation courante de la Loi, exigé dans des circonstances exceptionnelles pour
la sauvegarde de la Loi elle-m&me et Maimonide s’en est réclamé dans les introduc-
tions de son code de droit a |'usage de tous, le Misneh Torah, aussi bien que de son
ouvrage savant d’exégése théologique et philosophique le Guide des égarés. Dans
les deux cas, 1'urgence qui justifie des mesures exceptionnelles est de 1’ordre d’une
crise épistémologique d’enjeu vital, & charge pour Maimonide de neutraliser les
narratifs concurrents et de montrer que les solutions qu’il propose dans les deux cas
sont les seules possibles, donc absolument nécessaires.

Cependant il s’agit de deux crises bien différentes : celle de la halakhah résulte
de la disparition de I'instance juridique centrale et supréme, le Grand Sanhédrin,
d’olt découle une prolifération de la pluralité des avis et de la diversité des décisions.
La tradition, qui n’est plus unifiée et canalisée dans ses développements, menace de
périr victime de sa propre vigueur, 1'émiettement des régulations étant sur le point
de provoquer ’effondrement du systéme. Ce diagnostic de crise et de péril majeur
imminent autorise Maimonide a ticher d’y porter reméde par une démarche sans
précédent, celle qui consiste & trancher les questions halakhiques débattues et
a formuler le code des décisions qui doivent désormais s’ imposer a tous, sans plus
rapporter les anciens débats ; dés lors 1'unité de conduite et de pensée se trouve
assurée (1I’Auteur fait remarquer a bon droit qu’avec les Hilekhot yesodey ha-Torah
qui forment le début du premier livre il ne s’agit pas seulement de la conduite pra-
tique, mais de la conception méme que tout un chacun se fait des mondes d’en haut
et d’en bas). Aprés une introduction établissant la généalogie de la référence par les
rabbins au Ps 119, 126 pour justifier les maniéres de procéder exceptionnelles
(ch. 1), les deux chapitres suivants sont consacrés  la formulation de la crise de
I"unité de 'autorité halakhique et & la méthode que Maimonide applique pour la
résoudre ; cette diversité confuse que thématisait I’introduction, chague moment
de I"ouvrage ultérieur en donne les preuves, & mesure que les solutions tranchées de
Maimonide y mettent fin.

Le cas du Guide des égarés, objet des deux autres chapitres, est formellement
analogue. La crise vient cette fois non d’un trop-plein de la tradition, mais de sa
perte, la transmission de la doctrine ésotérique n’ayant pu étre assurée dans les tri-
bulations de I'exil. Cette fois, aprés le travail de problématisation de I’introduction,
la vérification de la thése d’une crise de I'interprétation ésotérique perdue s’opére,
en méme temps que la solution, par la mise au jour de strates superposées d’expli-
cations insuffisantes. La tradition, insiste 1’Auteur, ne joue pas du tout le méme réle
dans les deux crises que présente Maimonide : ininterrompue, riche et créative dans
le domaine halakhique, elle est, regardant 1’exégése ésotérique, soit disparue, soit
réduite, pour les niveaux superficiels d’explication, & un taglid paresseux, non seu-
lement pour ce qui regarde la transmission de croyances non savantes, mais aussi
en ce qui concerne le kalam et la falasafa, qui entrave la libre recherche de la vérité.
Sur ce plan, I'Auteur, qui est aussi spécialiste des sources musulmanes de la philo-
sophie juive, revendique, contre la doxa qui voit en al-Farabi la source musulmane



R L A R A A A A G A U L L

Rk A 4o b b A dddal

NOTES BIBLIOGRAPHIQUES 473

privilégiée du Guide, d’avoir mis au jour une importance méconnue de I'influence
de la Ruine de la philosophie d’al-Ghazali, sans parler du Tabernacle des lumiéres,
du méme, employé dans la lettre de dédicace au disciple de Maimonide et dans
I'introduction générale du Guide ; il consacre en outre une étude aux rapports entre
I’introduction au livre III et i’Eprre sur les états de 'ame, d’Avicenne ; chemin
faisant, I’Auteur étudie de quelle maniére ces textes musulmans sont utilisés de
maniére 4 consonner avec la problématique proprement juive mise en place par
Maimonide. La conclusion, tout en assurant un rétrospectif de |’ouvrage, insiste sur
la tension entre deux conceptions, positive et négative, de la tradition, que Maimo-
nide aurait de la sorte mise en scéne.

Dans la si profuse bibliographie maimonidienne, riche en travaux de mérite, cclui-
ci parait devoir prendre une place distinguée, grace a la clarté et a la force de son
schéma directeur (Maimonide, I’homme de la thématisation et de la théatralisation
rhétorique des crises de la tradition, et de leur résolution) et & la réorientation qu’il
propose dans la prise en compte de ses sources musulmanes.

Jean-Pierre ROTHSCHILD




