
3
9  (2024 27 1934 18

13  (27.3.2024 18.11.1934

19
41
63  9 2

113  19 10
145

171  (4Q66 7 1
189

223
 

273  (CTH 481

303
335



377

 
 

 

401  38 286+Â  

 
 

 

 

407 259 2019

 
  

419 369 2023

 
 

 

 

619 

435 1284 621

 
475  480

489

495

vii



]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 19–40[

האיסור לקחת ציפור־אם על הבנים: עיון מחודש

אבי שויקה

על  רובצת  היא  כאשר  ציפור־אם  לקחת  האוסר  הציווי  של  טעמו  לשאלת 

אפרוחים או ביצים )דב' כב 6–7( הוצעו עד היום תשובות רבות. מאמר זה דן 

הסבר  זה  לציווי  ומציע  חולשותיהם,  על  מצביע  הקיימים,  בהסברים  בפירוט 

המחבר  בו.  המתואר  המקרה  נסיבות  של  מדוקדק  ניתוח  על  המסתמך  חדש 

מראה כי הדעה המקובלת, שלפיה טעמו של חוק זה נובע מהכלל שאין לשחוט 

היא מתעלמת  יכולה לעמוד, שכן  אינה   ,)28 כב  )ויק'  ביום אחד  ובנה  בהמה 

נאסרה  האם  לקיחת  שדווקא  ומכך  בחוק  המתוארות  המיוחדות  הנסיבות  מן 

מן הציפור,  היא למנוע צער  החוק  ולא לקיחת הבנים. ההסבר שלפיו מטרת 

שלא תראה כיצד לוקחים את בניה, בעייתי עוד יותר, כי למעשה דווקא דרך 

יסודי  ניתוח  ביותר.  גורמת לציפור את הצער הגדול  הפעולה שמתווה החוק 

של לשון החוק מוליך למסקנה שהאיסור על לקיחת האם נעוץ במצב המיוחד 

ואלמלא  קושי,  ללא  מהקן  לפרוח  יכולה  הציפור  בניה.  על  מגוננת  היא  שבו 

מסירותה לבניה לא היה האדם יכול ללוכדה. האינסטינקט המוטבע בה להגן 

על בניה גורם לה להישאר בקן ולא למלט את נפשה, ובעצם גורם לה להקריב 

את חייה למען בניה. את האינסטינקט הנאצל הזה, את הרגש האימהי הטבוע 

בציפור, אוסר הכתוב לנצל לצורך לכידתה והריגתה.



]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 41–61[

סיפור נדב ואביהוא: עיון מחודש

איתמר כסלו

הסיפור הקצר על מות נדב ואביהוא בויקרא י נתפס כחידתי בשל העדר פירוט 

באשר למניעים של הדמויות, שהוביל לתחושת חוסר הבנה של מהות החטא 

ושל חומרת העונש. לפיכך הסיפור זכה להסברים רבים לאורך הדורות, ואף 

במחקר הביקורתי המודרני אין הסכמה באשר למשמעותו. כמה חוקרים סברו 

שהסיפור מעורפל במכוון והציעו כמה הסברים לתופעה זו. ואולם כדי להשיג 

ויש לנתח  לנטוש את דרכי המחקר המקובלות  אין  הבנה מלאה של הסיפור, 

יחידה מקראית אחרת באמצעות הכלים הנהוגים במחקר המקרא.  אותו ככל 

יש לשוב ולעיין בסיפור, לברר את הקשיים העולים ממנו ולצרף את הפרטים 

השונים הנוגעים לנדב ואביהוא זה לזה. מתברר כי על אף הניסיונות המרובים 

הפילולוגית־ בשיטה  להשתמש  ניתן  זה,  תמוה  לסיפור  הסברים  להציע 

ההיסטורית ולהגיע באמצעותה להבנה חדשה של הסיפור התמוה ולזרות אור 

על היבטים שונים שלו.



]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 63–112[

תנועה ושינוי במיכה א 2–9

יסכה זימרן

מאמר זה עוקב אחר תהליך הקליטה של מיכה א 2–9. בליבו עומד דיון מפורט 

ואת  היחידה  8–9( המציג את תכני   ,7–6  ,5  ,4–3  ,2( יחידות המשנה  בחמש 

האמצעים הרטוריים המבססים אותם. דיון זה מלמד כי בכל אבני הבניין של 

הטקסט מתרחשת תנועה בלתי פוסקת ומתחוללים שינויים מתמידים: מעבר 

ממקום  הנע  אל  טבעם,  את  המשנים  טבע  גורמי  נבדלים,  מרחב  תיאורי  בין 

למקום ומתפקיד אחד למשנהו, ואף תובנות פרשניות שהשינויים בהן כמעט 

לא חדלים מלהתקיים.

מרכזיות:  טענות  מספר  משרתת  היחידה  של  הקונסיסטנטית  התנועה 

שהאמצעים  חד־משמעי  תוכן  מכילה  לא  שהיחידה  מלמדת  היא  ראשית, 

קיימת  זאת  נבואית  שביחידה  לומר  נכון  כך  משום  לשרתו.  נועדו  הרטוריים 

למילות  המאפשרים  רבים  רטוריים  באמצעים  שימוש  דינמית':  'רטוריקה 

היחידה להכיל תכנים מגוונים, משתנים ולעתים אף סותרים, הדרים בכפיפה 

אחת. קביעה זאת משליכה אף על הגדרת טיבה של הנבואה במקרא. שנית, 

הלובש  ורב־פנים  כמורכב  האל  את  מציגה  היחידה  את  המאפיינת  התנועה 

ופושט צורה מבחינה פיסית ומהותית. השילוב של כל מאפייני היחידה מציב 

חטא  כלפי  תקיף  יחס  מוצג  בכך  בה.  המתרחשת  הפעילות  במרכז  האל  את 

העבודה הזרה שבו מואשם העם ביחידה, בצד יחס מורכב אל מערכת היחסים 

בין האל והעם על־בסיס חטא זה. ייחודה של יחידה נבואית זאת שופך אור גם 

על מיקומה בראשית ספר מיכה.



]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 113–144[

הנביא ותורת הכוהנים – קריאה חדשה בחגי ב 10–19

הלל מאלי

הראשונות  בנבואותיו  מקדש.  לבניית  בקריאה  בעיקרה  עוסקת  חגי  נבואת 

קושר הנביא בין האדמה החרבה למקדש החרב )א 1–11(, מציע פשר פולחני 

למצב החקלאי שבו מצוי העם ש'זרע הרבה' וגילה כי 'הִנֵּה לִמְעָט' )א 6, 9–11(, 

ויבנה את המקדש תשוב הברכה לאדמה  יתעורר העם  כי אם  ולבסוף מבטיח 

שבה   )14–10 )ב  קצרה  ספרותית  יחידה  מצויה  אלו  נבואות  בין   .)19–15 )ב 

הנוגעות  סבוכות  שאלות  הכוהנים  את  לשאול  הנביא  נצטווה  כיצד  מתואר 

בדרכי העברת הקדושה והטומאה. מ'תורה' זו, שאותה לומד הנביא מהכוהנים, 

זו, שבה האל,  ייחודית  נגזרת מסקנה קודרת על אודות טומאת העם. נבואה 

נותן התורה, מבקש מהנביא לשאול תורה מהכוהנים, מעוררת שאלות קשות: 

מדוע הנביא, שעודד את העם לבנות מקדש )א 7–8; ב 1–9( והבטיח לו כי ה' 

איתו )א 13(, מתאר ביום חג ייסוד ההיכל את העם, שנענה לקריאה, כגוי טמא? 

ומהו  נגזרת מסקנת הנביא מלאת הפתוס מהדיאלוג הלגלי שקדם לה?  כיצד 

טיבה ומקורה של הטומאה שאותה מייחס הנביא לעם? 

את  לפרש  אין  לפיו  אשר  לנבואה  חדש  פתרון  להציע  אבקש  זה  במאמר 

תורת הכוהנים באופן מטפורי, כמשל פולחני המשמש את הנביא לצורך חיווי 

מוסרי על מצבו של העם. אראה כי עדיף לפרש את הנבואה בהקשרה, כלומר 

כמסקנה פולחנית של הנביא המתבססת על תורת הקדושה הכוהנית הקשורה 

במפנה הריטואלי שנגרם בעקבות ייסוד ההיכל. 

בסעיפים הראשונים )א–ב( אסקור את הפרשנות העתיקה והחדשה הנוגעת 

בזהות העם ובטיב הטומאה, ובסעיפים האחרונים )ג–ד( אציע פירוש המבוסס 

על קריאה חדשה של היחס בין תורת הכוהנים לדברי הנביא. פירוש חדש זה 

מלמד על אופייה הפולחני של נבואת חגי, על ההבדל שבין פולחן המתבצע 

טומאה  בין  היחס  ועל  היכל,  של  בצילו  המתבצע  פולחן  ובין  מקדש  בהיעדר 

מוסרית לטומאה ריטואלית. 



]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 145–168[

מי אתה נבוכדנצר? מאויב לאוהב ובחזרה

נעמה גולן

 )מילות מפתח: נבוכדנצר עבדי, חיית השדה, עץ כרות, 

תאולוגיה, דניאל ד, ירמיהו כה, כז, מג(

אחר  התחקות  מרתקות.  תמורות  עוברת  בבל,  מלך  נבוכדנצר  של  דמותו 

גלגול דמותו של מחריב המקדש תוכל לזרות אור על התפתחותן של מגמות 

תאולוגיות שונות ומנוגדות. במאמר זה אני מבקשת לטעון כי אם נתחקה אחר 

האופן שבו מתוארת דמותו של נבוכדנצר לאורך המקרא ועד לספרות חז"ל, 

נוכל לזהות מה שאני מכנה 'תנועת מטוטלת', היינו דמותו של האויב הגדול, 

מחריב המקדש, הופכת מאויב לאוהב ובחזרה. 

על  עבדי'  בבל  מלך  'נבוכדנצר  בביטוי  משתקפת  זו  מגמה  של  תחילתה 

10, ומגיעה לשיאה בסיפורי דניאל )א–ו(,  6; מג  9; כז  פי נה"מ לירמיהו כה 

ובאופן הקיצוני ביותר בדניאל ד. בעל דניאל ד מכיר את התפיסות התאולוגיות 

של קודמיו ישעיהו וירמיהו וצועד צעד נוסף. בשלב הבא ההקצנה מגיעה עד 

החזרה  מגמת  של  תחילתה  השני.  לצד  המגמה  להתהפכות  ומביאה  אבסורד, 

מצויה כבר בתרגום השבעים לדניאל ד, וממשיכה ומתפתחת בתפילת עזריה, 

ולאחר מכן בספרות חז"ל. 



]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 171–187[

 על חשיבותן של גרסאות משניות:
 לשחזור ההתהוות הספרותית של ישעיה סא 1–7

)4Q66( לאור מגילת ישעיה מקומראן

נועם מזרחי

מחקר זה טוען כי גרסאות משניות מבחינת תולדות הנוסח בכל זאת עשויות 

טקסטים  של  והעריכה  הספרותית  ההתהוות  תהליכי  לשחזור  תרומה  להרים 

מקראיים, משום שהן מסבות את תשומת הלב לנקודות חיכוך וקווי תפר בין 

יחידות ספרותיות שהיו עצמאיות במקורן ושולבו זו בזו רק בדיעבד. התובנה 

התאורטית מודגמת בניתוח מפורט של מקרה מבחן: גרסה המתועדת במגילה 

4QIsam (4Q66), קטעים 4–5, שורה 4, המקבילה לישעיה סא 5. הגרסה נוגעת 

לכינוי קניין חבור, ובמבט ראשון היא עשויה להיראות מעוטת חשיבות. אך 

תפוצת  כי  מעלה   7–1 סא  בישעיה  הספרותית  היחידה  של  שיטתית  בחינה 

לתוך  אחת  נבואית  יחידה  של  תחיבה  לזהות  הדאיקטיים מאפשרת  היסודות 

בתחומי  נוספים  בהבדלים  תימוכין  מוצא  זה  וממצא  אחרת,  נבואית  יחידה 

צימוד  בשל  שנגרמו  הגופים  חילופי  הרעיונית.  וההשקפה  הסגנון  התוכן, 

והשוואת  קדומים,  ומתרגמים  מעתיקים  בידי  דרכים  במגוון  נפתרו  היחידות 

דרכיהם מסייעת להעמדת גרסתה הייחודית של המגילה בהקשרה הרחב. 



]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 189–219[

דיני טהרה, נוכחות האל והעריכה הכיתתית של מגילת המקדש

יצחק פדר

מאמר זה בוחן מחדש את שאלת האופי ה'כיתתי' של מגילת המקדש )מה"מ( 

לאור עיון בדיני טומאה וטהרה המצויים בה, המבוססים על תפיסתה המיוחדת 

של נוכחות ה'. הרציונל לדיון זה הוא ההערכה שהתגבשה במחקר כי הדינים 

האחרונים(  העריכה  רובדי  )או  הסופי  העריכה  לרובד  משתייכים  הללו 

בסיס  על  המגילה.  עורך  של  האידאולוגיה  את  משקפים  ולכן  המגילה  של 

מה"מ  של  הכיתתיות  נבחנת  במחקר,  'כיתתיוּת'  של  המחודדות  ההגדרות 

פי  ועל  )פרישה מהממסד שנתפס כמרכזי(  פי הגדרה סוציולוגית־כללית  על 

הגדרה היסטורית־ספציפית )שיוך ל'יחד'(, הנבדקות בהשוואת הלכות טומאה 

ולמסורות  מקומראן  ההלכתיים  בחיבורים  שמצויות  לאלה  במגילה  וטהרה 

מקבילות בנות התקופה. דיון זה מגלה, כי לא זו בלבד שניכרות נקודות דמיון 

שנמצאו  לכאורה  הסותרים  הדינים  גם  קומראן,  לכתבי  מה"מ  בין  ייחודיות 

במחקר מתבררים כמעידים על קִרבה ולא על שוני. המאמר גם בוחן מחדש את 

ההבדלים הסגנוניים שהובילו חוקרים להטיל ספק בכיתתיותה. מטרת המחקר 

מה"מ  בכיתתיות  הנוגעים  השיקולים  למכלול  נוספים  שיקולים  להכניס  היא 

שיש להם השלכות גם לחקר החיבורים ההלכתיים מקומראן בכלל.



]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 223–271[

טקס 'רחיצת הפה' המסופוטמי: תרגום לעברית

אורי גבאי

שנבנה  האל  פסל  שבו  הטקס  היה  הקדומה  ממסופוטמיה  הפה'  'רחיצת  טקס 

בבית המלאכה הפך להיות ראוי לשמש אל ממש בפולחן המקדש. הטקס מוכר 

מלוחות בכתב יתדות מן האלף הראשון לפסה"נ, הכוללים הוראות ריטואליות 

לביצוע הטקס )בשפה האכדית( ולחשים שדוקלמו במהלך הטקס )רובם בשפה 

השומרית ומיעוטם באכדית(. הטקס מאפשר הצצה לתפיסת האל במסופוטמיה 

הקשורים  נושאים  בקצרה  מסכם  המאמר  החומרי.  לקיומו  ובמיוחד  הקדומה, 

השחזור  את  סוקר  וכן  הטקסט,  מתוך  העולים  המסופוטמית  הדתית  בתפיסה 

ההוראות  של  עברי  לתרגום  מוקדש  המאמר  עיקר  הטקס.  של  הטקסטואלי 

הפולחניות של הטקס ושל הלחשים השונים שדוקלמו במהלכו.



לפצל את האלה: הריטואל הכיזווטני ׳כאשר מישהו מכונן את אלת 
)CTH 481( הלילה בנפרד׳

אמיר גילן

הלילה  אלת  את  מכונן  מישהו  ׳כאשר  הכיזווטני  הריטואל  של  הראשון  הלוח 

הוא  חתושה.  החיתית  בבירה  עותקים  בשלושה  השתמר   )CTH 481( בנפרד׳ 

של  ׳חלוקתה׳  ידי  על  הלילה  אלת  של  הפולחן  הרחבת  את  בפרוטרוט  מתאר 

האלה והעברתה למקדש חדש בנוסף למקדש הקיים שלה. ׳חלוקתה׳ של אלת 

החיתי  המלך  של  בתקופתו  שנכתב  נוסף,  חיתי  בטקסט  גם  מוזכרת  הלילה 

מורשילי ב׳, העוסק בארגונו מחדש של פולחן אלת הלילה במקדשה שבעיר 

׳חלוקתה׳ של אלת הלילה  )CTH 482). שני הטקסטים המתעדים את  שמוחה 

זורים אור נדיר על הדרך שבה התמודדו הקדמונים  וכינונה במקדשה החדש 

 עם כמה מהשאלות המהותיות ביותר שבבסיס הפולחן הדתי במזרח הקדום – 

ומקומי  אינדיווידואלי  באופן  להתגלם  אחת  אלוהות  של  יכולתה  שאלת 

בזמן  בו  נוכחת  להיות  עשויה  האלוהות  כי  התפישה  שונים,  פולחן  במקומות 

במקומות רבים ושאלת היחס בינה ובין פסלה והמקדש שלה. במאמר מובאים 

שני הטקסטים בתרגום חדש ועדכני לעברית. דיון קצר במהלכו של הריטואל, 

בכמה מהטקסים המתועדים בו ובמשמעויותיו חותם מאמר זה.

]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 273–299[



התפתחות משפט אלוהי הארץ במשנת רמב"ן

שלם יהלום

תפיסה  לפי  הארץ'.  אלוהי  'משפט  היא  רמב"ן  של  הידועות  התובנות  אחת 

זו  הנחה  לאור  ישראל.  וארץ  ישראל  עם  בין התורה,  זיקה מהותית  קיימת  זו 

מתייחד  האל  של  כוחו  שלפיה  במקרא,  המשתקפת  התפיסה  אל  רמב"ן  שב 

ישראל  ארץ  אלוהי  משפט  היא  שהתורה  וקבע  למרותו,  הנתונה  לטריטוריה 

וקיום המצוות בחוץ לארץ הוא בדרגה משנית. הצד השני של מטבע זה הוא 

הקביעה שעבירה בארץ ישראל מובילה לתגובה אלוהית חמורה. עניינו של 

מחקר זה בעמידה על כך שתובנה זו נוצרה בשלב מאוחר, וכתביו המוקדמים 

של רמב"ן אינם מכירים ברעיון זה, וגם חלקים ניכרים מפירושו לתורה עומדים 

בסתירה לרעיון זה. 

]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 303–334[



דרשת 'חטאת הקדֹשים' לרבי יוסף חיון: מהדורה חדשה

יוחנן קאפח

דרשה זו הנקראת 'חטאת הקדשים' נתחברה על ידי ר' יוסף חיון כמענה לחוסר 

שביעות רצונו מהפירושים שקדמו לו בביאור חטא מי מריבה. לצורך כך הוא 

יצר תשתית איתנה שעליה ייבנה מה שלדעתו הוא הפירוש השלם לאירוע זה, 

ובאמצעותה הראה מדוע לא מצא סיפוק בפרושי קודמיו. לאחר מכן ניגש חיון 

היה  ואהרן  משה  של  עונשם  מדוע  הסביר  לסיום  ולבארה.  הפרשה  את  לנתח 

מידה כנגד מידה. דרשה זו מאורגנת באופן מעורר התפעלות ומאפיינת מאוד 

את דרכו של חיון בביאור עניינים מקראיים שונים.

לאור  יוצאת  ועתה  לספרו,  כנספח  גרוס  אברהם  בעבר  ההדיר  זו  דרשה 

במהדורה ביקורתית בצירוף הערות נוסח, הערות מבארות ומבוא. במהדורה זו 

נעשה מאמץ להוציא נוסח מדויק יותר של התשובה, להשלים תיבות או מילים 

על  בקצרה  ולעמוד  ומרחיבות,  מבארות  והערות  כותרות  להוסיף  שנשמטו, 

זו. לאחר  מאפייני שיטתו הפרשנית של חיון הבאים לידי ביטוי גם בתשובה 

מכן מתמקד הדיון בשאלת התמורות שחלו בהבנתו של חיון בביאור פרשה זו.

]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 335–376[



התורה שבעל פה כפירוש המקובל והמוסמך של התורה שבכתב 
בפירוש ר' אלעזר בן מתתיה על פירוש התורה של ר' אברהם אבן עזרא

יאיר האס

שהגיע  עזרא  אבן  אברהם  ר'  של  התורה  פירוש  על  הראשון  הפירוש  מחבר 

לידינו, ר' אלעזר בן מתתיהו, עזב את צרפת בצעירותו והחל לנדוד במזרח: 

כרתים, מצרים ולבסוף ביזנטיון, שם ככל הנראה חיבר את ספרו. בנדודיו רכש 

השכלה רחבה בחכמות רבות שלא היו נגישות לו בצרפת, ובעזרתן הוא ביאר 

נראה שר' אלעזר  מן הבחינה ההרמנויטית  זאת,  פירושי ראב"ע. לעומת  את 

של  הסיפוריים  החלקים  את  ביאר  הוא  בעוד  שכן  את צרפת,  עזב  לא  מעולם 

מבוארת  ההלכתיים  החלקים  שמשמעות  סבר  הוא  הפשט,  דרך  על  התורה 

במדרשי ההלכה של חז"ל, ולא בפשוטו של מקרא. נראה שתפיסה זו משקפת 

את המציאות בצרפת בתחילת המאה הי"ג, אף על פי שיש להודות שידיעותינו 

על תקופה זו עדיין מעטות, ועוד פחות ידוע לנו על המציאות בביזנטיון בעת 

שראב"ע  בטעות  חשב  אלעזר  ר'  הי"ג.  המאה  סוף  לקראת  הפירוש  כתיבת 

לו  והדבר גרם לא להשתומם לנוכח מה שנראה  החזיק בתפיסה דומה לשלו, 

כחוסר עקביות בפרשנותו של ראב"ע למצוות התורה.   

]שנתון לחקר המקרא והמזרח הקדום, כח )תשפ"ה(, עמ' 377–398[



CONTENTS

In Memoriam

3 Dvora Dimant Bilha Nizan (3.7.1933 – 2.11.2022), Dead Sea 
Scrolls Researcher

9 Noam Mizrahi Professor Sara Japhet z”l (18.11.1934 – 27.3.2024)
13 Nili Wazana Sara Japhet z”l (18.11.1934 – 27.3.2024)

Biblical Sudies

19 Avi Shveka The Prohibition to Capture a Mother Bird along with 
Her Young: A Reassessment

41 Itamar Kislev The Story of Nadav and Avihu: A Renewed 
Examination

63 Yisca Zimran Motion and Change in Micah 1:2–9
113 Hillel Mali The Prophet and the Priestly Teaching: A New 

Reading of Haggai 2:10–19
145 Naama Golan Who Are You, Nebuchadnezzar? From Enemy to 

Lover and Back

The Bible and the Dead Sea Scrolls

171 Noam Mizrahi On the Importance of Text-critical Secondary 
Versions for Reconstructing the Literary Formation 
of Isaiah 61:1–7

189 Yitzhaq Feder Purity Laws, Divine Presence and the Sectarian 
Redaction of the Temple Scroll

The Ancient Near East

223 Uri Gabbay The Mesopotamian ‘Mouth Washing’ Ritual:  
A Hebrew Translation

273 Amir Gilan To Split a Goddess: The Kizzuwatna Ritual  
‘When Someone Establishes the Deity Separately’ 
(CTH 481)



History of Exegesis
303 Shalem Yahalom ‘The Manner of the God of the Land’:  

The Development of an Idea in the Thought of 
Nachmanides

335 Yohanan Kapah R. Joseph Hayyun’s A New 
Edition

377 Jair Haas The Oral Law as the Revealed and Authoritative 
Meaning of the Written Law in Rabbi El’azar ben 
Matityah’s Commentary on the Torah Commentary 
of Rabbi Abraham ibn Ezra

Book Reviews
401 Haggai Misgav Mordechai Cogan, 

Assyria and Babylonia Relating to Israel during the 
First Temple Period, Jerusalem: The Bialik Institute, 
2022

407 Shirly Natan-Yulzary The Unitary Approach and Synchronous Reading 
in the Book of Isaiah according to the Literary-
Linguistic Method. on: David Cohen-Zemach, In the 

the Stories of the Creation (Biblical Studies Series), Tel 
Aviv: Resling Publishing 2019, 259 pp.

419 Naama Golan ‘I Daniel consulted the Books’, on: Shalom M. Paul, 
Daniel - Introduction and Commentary (Mikra Leyisrael 
– A Bible Commentary for Israel, Editor: Shmuel 
Ahituv), Tel Aviv (Am Oved Publishers) 2023, 369 pp.

435 Lea Mazor A New Commentary by Sara Japhet: History, 
Contents, and Characteristics, on: Sara Japhet, I and 
II Chronicles - Introduction and Commentary (Mikra 
Leyisrael – A Bible Commentary for Israel, Editors: 
Shmuel Ahituv and Noam Mizrahi), Tel Aviv (Am Oved 
Publishers) 2024, two volumes, 1284 pp.

475 Natan Evron Sara Japhet, Biblical Studies (Asuppot XXI), Jerusalem: 
Bialic Institute 2022, xv+480 pp. 475

489  List of Conributors 

495  Abbreviations 

vii  English Abstracts



[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 19–40]

The Prohibition to Capture a Mother Bird along with 
Her Young: A Reassessment

Avi Shveka

The reason for the prohibition to capture a mother bird while she is sitting 
on her eggs or fledglings (Deut 22:6–7) has been the subject of various 
assumptions. This paper discusses the prevailing opinions, points out their 
weaknesses, and offers a new explanation based on a careful analysis of 
the circumstances described in the law. It shows that the common opinion 
that links this law with the prohibition of slaughtering a domestic animal 
with its young on the same day (Lev 22:28) cannot stand, as it ignores the 
special circumstances described in the law and the fact that it is specifically 
the taking of the mother that is banned. The view that the purpose of this 
law is to prevent grief from the bird who will not see her nestlings taken 
is even more problematic since, in fact, considering all alternatives, it is 
precisely the course of action recommended by the law that causes the 
bird the greatest grief. A thorough analysis of the law’s wording leads to 
the conclusion that the prohibition on taking the mother lies in the special 
situation in which she protects her young. The bird can fly away from the 
nest without difficulty, and if it were not for her devotion to her nestlings, 
the person would not have been able to catch her. The instinct instilled 
in her to protect them makes her remain in the nest rather than saving 
herself, thus sacrificing her life for her offspring. The law prohibits the 
abuse of this noble instinct – the maternal sentiment inherent in the bird – 
for the sake of killing her.



[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 41–61]

The Story of Nadav and Avihu: A Renewed Examination

Itamar Kislev

The enigmatic nature of the narrative in Leviticus 10 that recounts the 
deaths of Nadav and Abihu has long intrigued scholars and readers. 
Over time, the text’s ambiguity regarding the motives of the central 
characters has generated a sense of bewilderment about both the 
nature of the transgression and the severity of the ensuing punishment. 
Consequently, this biblical episode has elicited numerous interpretations 
and explanations through the generations. Even in modern critical 
research, a consensus regarding its meaning remains elusive. Some 
scholars suggest that the narrative is intentionally ambiguous, prompting 
various interpretations for this phenomenon. However, in our pursuit of 
a comprehensive understanding of this episode, it is imperative that we 
not abandon established research methodologies. Rather, we must subject 
the text to rigorous analysis using the accepted tools of biblical research. 
To this end, we revisit the narrative, identify the challenges it presents, 
and gather all available information concerning the characters, Nadav and 
Abihu. Upon closer examination, it becomes evident that the historical-
philological method holds promise in shedding new light on the story, and 
employing this method, we may gain a fresh and deeper understanding of 
the enigmatic narrative while illuminating its various aspects.



[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 63–112]

Motion and Change in Micah 1:2–9

Yisca Zimran

This article follows the comprehension process of Micah 1:2–9. At its 
heart stands a detailed analysis of the five subunits (2, 3–4, 5, 6–7, 8–9) 
presenting the content of each unit and the rhetorical devices that support 
it. The analysis shows that all the building blocks of the text contain 
consistent movement and continuous change: transitions between distinct 
spatial descriptions, changes in natural elements, God moving from 
place to place and from one role to another, and even exegetical insights 
continually in flux.

The consistent motion within the unit supports several central claims. 
First, it shows that the unit does not contain a single, unequivocal content 
that the rhetorical devices are designed to serve. Therefore, it is correct to 
say that this prophetic unit utilizes a “Dynamic Rhetoric”: use of numerous 
rhetorical devices that enable the text’s content to be varied, changing 
and even contradictory. This assertion has repercussions for the definition 
of the nature of biblical prophecy. Second, the motion that characterizes 
the unit presents a complex, multifaceted God, adopting and shedding 
form both physically and essentially. The conjunction of all these features 
places God at the center of the unit’s action. In so doing, the unit presents 
a strong stance against the sin of idolatry, alongside a complex attitude 
toward the relationship between God and the people based on this sin. The 
uniqueness of this prophetic unit also sheds light upon its placement at the 
beginning of the book of Micah.



[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 113–141]

The Prophet and the Priestly Teaching:  
A New Reading of Haggai 2:10–19

Hillel Mali

The Book of Haggai deals primarily with a call to build a Temple. In his 
early prophecies the prophet links the desolate land with the destroyed 
Temple (1:1–11), offers a cultic explanation for the agricultural condition 
of the people who ‘sowed much’ but discovered that ‘it came to little’ (1:6, 
9–11), and finally promises that if the people rise up and build the Temple, 
blessing will return to the land (2:15–19). Among these prophecies is a 
short literary unit (2:10–14) in which the prophet is commanded to ask 
the priests difficult questions concerning the transmission of holiness 
and impurity. From their teaching, the prophet draws a grim conclusion 
regarding the impurity of the people. This unique prophecy, in which God, 
the giver of the law, asks the prophet to consult the priests on the law, raises 
some difficult questions. Why does the prophet, who urged the people to 
build a Temple (1:7–8, 2:1–9) and promised that God is with them (1:13), 
describe this very people, who responded to his call, on the very day of 
the Temple’s rebuilding, as a defiled nation? How does the prophet’s 
emotionally charged conclusion follow from the legalistic dialogue that 
preceded it? And what is the nature and origin of the impurity that the 
prophet ascribes to the people?

In this article I propose a new explanation of the prophecy, suggesting 
that the priestly teaching should not be interpreted metaphorically, as a 
cultic parable serving the prophet’s reprimand of the people’s moral status. 
I show it is preferabe to interpret the prophecy in its context, as a cultic 
conclusion of the prophet based on the priestly doctrine of holiness in 
light of the ritualistic shift that resulted from the founding of the Temple.

In the first sections (A–B) I review ancient and modern commentaries 
regarding the identity of ‘this people’ and its defilement, and in the final 
sections (C–D) I offer an explanation based on a new reading of the 
relationship between the priests’ teaching and the prophet’s statement. This 
new interpretation sheds light on the cultic nature of Haggai’s prophecy—
the difference between worship of God conducted in the absence of a 
Temple versus that conducted in its presence and the relationship between 
moral and ritual impurity.



[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 145–168]

Who Are You, Nebuchadnezzar?  
From Enemy to Lover and Back

Naama Golan

The character of Nebuchadnezzar, the king of Babylon, undergoes 
fascinating transformations through the generations. Tracing the 
incarnation of the Temple Destroyer can shed light on the development 
of different and opposing theological trends. Here I maintain that by 
tracing how the character of Nebuchadnezzar is portrayed throughout the 
Bible and into rabbinic literature, we can identify what I call a ‘pendulum 
movement’, In other words, the character of the great enemy, the destroyer 
of the Temple, shifts from enemy to lover and back.

The beginning of this trend is reflected in the expression 
‘Nebuchadnezzar, king of Babylon, my servant’ according to MT to Jer. 
25:9; 27:6; 43:10, reaching its peak in the Daniel narratives (Dan. 1–6) 
and in the most extreme way in Daniel 4. 

The author of Daniel 4 is aware of the theological concepts of his 
predecessors reflected in Is.10–11 and Jeremiah 25, 27 and takes an 
additional step. At the next stage, the extremism reaches the point of 
absurdity, resulting in the reversal of the trend back to the other side. The 
beginning of the trend of repetition, in my opinion, appears already in 
the OG version of Daniel 4, and continues and develops in the Prayer of 
Azariah and in rabbinic literature. This article offers a fresh perspective on 
Nebuchadnezzar’s characterization and its theological implications.



[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 171–187]

On the Importance of Text-critical Secondary 
Versions for Reconstructing the Literary Formation 

of Isaiah 61:1–7

Noam Mizrahi

This study maintains that versions considered secondary from the perspective 
of textual history can nonetheless contribute to the reconstruction of the 
compositional and redactional history of biblical texts. They do so by 
drawing attention to points of stylistic friction and literal seams between 
units that were originally independent and only later integrated into a 
unified text. This theoretical insight is illustrated by a detailed analysis 
of a specific case study, namely, a variant reading witnessed by 4QIsam 
(4Q66), frgs. 4–5, line 4, corresponding to Isa 61:5. The variant pertains 
to a pronominal suffix, and, upon first glance, might seem of only minor 
importance. However, systematic examination of Isa 61:1–7 reveals that 
the distribution of deictic elements (words and morphemes pointing to 
specific persons or contexts) signals the interpolation of one prophetic unit 
into another—a finding that is corroborated by shifts of content, style, and 
ideological outlook between the two units. Ancient scribes and translators 
resolved the deictic mismatch caused by integrating the two strata in 
different ways, and the various textual witnesses help contextualize the 
peculiar reading of 4Q66 within its broader literary and textual context. 



Purity Laws, Divine Presence and the Sectarian 
Redaction of the Temple Scroll

Yitzhaq Feder

This article reexamines the sectarian character of the Temple Scroll 
(11Q19) in light of its laws of purity and impurity, particularly as 
they relate to its conception of the divine presence. The framing of 
this discussion is based on the emerging consensus that these sections 
represent the ideology of the latest or one of the latest editorial layers 
of the scroll. Building on recent developments in the definition of 
‘sectarianism’ as it relates to Second Temple Period Judaisms, the article 
examines these laws in relation to a gradated scale of ‘sectarianism’, 
employing both a sociological definition focusing on isolationism and a 
historical definition focusing on the Yaḥad from Qumran. The former is 
assessed in relation to pragmatic aspects of the laws and polemic style in 
their formulation. The latter is tested by reevaluating the similarities and 
supposed contradictions between the purity laws of the Temple Scroll and 
those found in other writings from Qumran, using additional documents 
from the period as a control. The results of this study suggest additional 
consideration for assessing sectarianism which have implications for the 
study of the Qumran documents in general.

[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 189–219]



The Mesopotamian ‘Mouth Washing’ Ritual: 
A Hebrew Translation

Uri Gabbay

 The ancient Mesopotamian ‘Mouth Washing’ ritual was the ceremony
 in which the statue of the god, created in the workshop, became worthy
 of being used as an actual god in the temple cult. The ritual is known
 from cuneiform tablets dating to the first millennium BCE, which
 include instructions for performing the ritual (in the Akkadian language)
 and incantations recited during the ceremony (mostly in the Sumerian
 language and some in Akkadian). The ritual offers insight into the concept
 of divinity in ancient Mesopotamia and especially its material aspects.
 The article briefly summarizes topics related to the Mesopotamian
 religious worldview that emerge from the text and also reviews the textual
 reconstruction of the ritual. The main part of the article is devoted to a
 Hebrew translation of the ritual’s liturgical instructions and of the various
incantations recited.

[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 223–271]



To Split a Goddess: The Kizzuwatna Ritual 
‘When Someone Establishes the Deity Separately’  

(CTH 481)

Amir Gilan

The first tablet of the Kizzuwatna ritual ‘When Someone Establishes the 
Deity Separately’ (CTH 481) is preserved in three copies in the Hittite 
capital, Ḫattuša. It describes in detail the expansion of the cult of Goddess 
of the Night through the ‘division’ of the deity and her transfer to a new 
temple, in addition to her existing one. The division of the Goddess of the 
Night is also the subject of another Hittite text, composed during the reign 
of king Muršili II, which concerns the reorganization of the goddess’s 
cult in her temple at the town of Šamuḫa (CTH 482). The two texts shed 
rare light on some of the most fundamental questions at the core of Near 
Eastern religious practice in the ancient Near East: the ability of a single 
deity to manifest itself individually and locally in different cult canters; the 
notion that the deity could be present simultaneously in multiple places; 
and the connection between the deity, her cult statue, and her temple. This 
article presents the two texts in a new and updated Hebrew translation, 
accompanied by a brief discussion of the ritual’s structure, some of the 
rites documented in it, and their significance.

[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 273–299]



‘The Manner of the God of the Land’:  
The Development of an Idea in the Thought  

of Nachmanides

Shalem Yahalom

Nachmanides’ interpretation of ‘the manner of the God of the land’ 
(2 Kings 17:27) is widely known. The essence of the Nachmanidean 
approach is that there is a fundamental connection between the Torah, 
the people of Israel and the Land of Israel. Considering this premise, the 
Ramban embraced the idea hinted in the biblical verse according to which 
God’s power is confined to the territory under his control; that the Torah 
is the divine judgment of the Land of Israel; and the observance of the 
mitzvot outside the promised Land is of secondary rank. The other side of 
this coin is the assertion that a transgression in the Land of Israel leads to 
a more severe divine response. 

The purpose of this study is to establish that the author formed these 
insights at a late stage of his life and that Nachmanides’s early writings 
do not share this late idea. Further, I aim to show that significant parts of 
Nachmanides Torah commentary actually contradict this idea.

[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 303–334]



R. Joseph Hayyun’s Hatat Hakdoshim 

Yohanan Kapah

This treatise, titled “Hatat Hakdoshim”, was composed by R. Joseph 
Hayyun as a response to his dissatisfaction with the commentaries that 
had preceded him regarding the sin of Meribah’s water. For this purpose, 
he laid a solid foundation upon which to construct what he believed to be 
the complete interpretation of this event. Through this, he demonstrated 
why he did not find satisfaction in the interpretations of his predecessors. 
After this Hayyun proceeded to thoroughly analyze and interpret the 
event. Finally, he explained the principle of “measure for measure” 
(Middah k’neged Middah) behind the punishment of Moses and Aaron. 
This treatise is admirably organized and distinctly reflects Hayyun’s 
unique approach to interpreting various biblical matters.

This treatise, which has been published in the past by Abraham Gross 
as an appendix to his book, is now published again in a critical edition 
with textual notes, explanatory notes, and introduction. In this edition, an 
effort has been made to work out a more accurate version of the answer, to 
complete missing words, to add headlines and explanatory and expanding 
notes, and to briefly analyze the characteristics of Hayyun’s exegetical 
method, which are expressed also in this treatise. 

[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 335–376]



The Oral Law as the Revealed and Authoritative 
Meaning of the Written Law in Rabbi El’azar ben 
Matityah’s Commentary on the Torah Commentary  

of Rabbi Abraham ibn Ezra

Jair Haas

The author of the earliest existing supercommentary on Rabbi Avraham 
ibn Ezra’s Torah commentary, Rabbi El’azar ben Matityah, left France 
in his youth and began to wander in the East: Crete, Egypt, and finally 
Byzantium, where he apparently composed his book. During his 
wanderings, he acquired a broad education in many disciplines that had 
not been accessible to him in France, which aided him in explaining the 
commentaries of Ibn Ezra. From a hermeneutical perspective, it seems 
that Rabbi El’azar never actually left France, for while he explained 
the narrative parts of the Torah according to their literal meaning, he 
believed that the meaning of the halakhic parts is revealed in the homiletic 
explanations of the talmudic sages and not in Scriptures’ literal meaning. 
This view appears to reflect the reality in France at the beginning of the 
thirteenth century, even though it must be admitted that our knowledge 
about this period is still limited, while even less is known about the reality 
in Byzantium at the time of the composition of the commentary, towards 
the end of the thirteenth century. Rabbi El’azar mistakenly thought that 
Ibn Ezra held a view similar to his own, and he was perplexed in face of 
Ibn Ezra’s seemingly inconsistent approach when interpreting the Torah’s 
Commandments.

[SHNATON – An Annual for Biblical and Ancient Near Eastern Studies, XXVIII (2025), pp. 377–398]




